
  Igreja Evangélica Assembleia de Deus – Recife / PE 

Superintendência das Escolas Bíblicas Dominicais 

Pastor Presidente: Aílton José Alves 

Av. Cruz Cabugá, 29 – Santo Amaro – CEP. 50040 – 000 Fone: 3084 1524 
 

LIÇÃO 2 – O DEUS PAI 

1º TRIMESTRE 2026 (Mt 11.25-27; Jo 14.6-11) 
 

INTRODUÇÃO 

A partir da lição 2, estudaremos cada Pessoa da Santíssima Trindade de forma específica. Nesta lição, estudaremos sobre o 

Deus Pai. Veremos quem é Deus; explicaremos como se deu a revelação de Deus a humanidade, do modo geral e especial; 

citaremos alguns dos atributos de Deus, tanto incomunicáveis como comunicáveis; e, finalmente, elencaremos alguns nomes de 

Deus, que revelam quem Ele é. 
 

I – QUEM É DEUS, O PAI? 

 Embora não seja possível defini-Lo ou descrevê-Lo em Sua totalidade, pois é impossível que Deus seja definido por 

palavras humanas, mas, podemos, ao menos, trazer algumas definições de quem Ele é. O pastor Claudionor de Andrade (2006, 

p. 116), por exemplo, diz: “Do hebráico ‘Elohim’; do grego ‘Theos’ e do latim ‘Deus’, é o Ser Supremo, Absoluto e Infinito por 

excelência. O Criador dos céus e da terra (Gn 1.1), Ser Eterno e Imutável (Is 26.4); Onipotente, Onipresente e Onisciente (Jó 

42.2; Sl 139); Ser Espiritual Incriado (Jo 4.24; Sl 90.2) e a razão primeira e última de tudo quanto existe”. “O termo ‘Deus Pai’ 

não é apenas um título, mas expressa a universalidade do senhorio do Pai, reafirmando a unidade do Corpo de Cristo: “um só 

Deus e Pai de todos, o qual é sobre todos, e por todos, e em todos” (Ef 4.6). Quer dizer que Deus é transcendente “sobre 

todos”, ativo “por todos” e imanente “em todos vós”. Cristo reforçou essa identidade ao chamar Deus de “meu Pai” e ensinar os 

discípulos a orarem “Pai nosso, que estás nos céus” (Mt 6.9). Essa oração aponta para a transcendência divina e convida os 

crentes à intimidade filial com Deus. O Pai é aquEle que está nos céus, mas que está próximo dos que o invocam com fé e 

reverência (Sl 145.18). A paternidade de Deus, portanto, revela um relacionamento íntimo, real, pessoal e transformador. O 

crente não se aproxima de um Deus distante, mas de um Pai amoroso que deseja comunhão com seus filhos: “[...] recebestes o 

espírito de adoção de filhos, pelo qual clamamos: Aba, Pai” (Rm 8.15). Desse modo, devemos conhecer a Deus como Pai não 

como um exercício intelectual, mas como uma fonte de consolo, identidade e segurança espiritual para os filhos de Deus em 

Cristo” (Baptista, 2025, p. 21, grifo nosso). 
 

II – A REVELAÇÃO DE DEUS 

Chamamos de revelação meios pelos quais Deus se fez conhecido. A palavra “revelar” tem o sentido de “tirar o véu”. 

Tudo o que conhecemos sobre Deus foi porque Ele revelou-se aos homens de modo geral e especial.  
 

2.1 A revelação geral. A revelação geral é o conhecimento de Deus acessível a todos os homens, em todos os tempos e lugares, 

independentemente de fé ou da posse das Sagradas Escrituras. Ela se manifesta através da criação ou da natureza (Sl 19.1; Rm 

1.19,20); por intermédio da história e a consequente intervenção de Deus na história da humanidade (1Sm 2.7; Dn 2.21; 

5.21); e, através da consciência (Rm 2.14-16). 
 

2.2 A revelação especial. A revelação especial é o conhecimento de Deus concedido de maneira específica e redentora. 

Embora nem todos os homens tenham acesso a ela, podemos afirmar que o desejo de Deus é que todos, de alguma forma, 

venham conhecê-la. Ela se manifesta através da Bíblia (Hb 4.12; Is 43.1; Jr 4.3,27); da experiência pessoal (Gn 5.21,24; 6.9; 

3.8; 12.1-3; 26.24), e, principalmente através de Jesus Cristo (Jo 14.9; Hb 1.1; Is 7.14; Mt 1.23). 

 

III - A EXISTÊNCIA DE DEUS  
 

3.1 A existência de Deus é um fato comprovado. Os argumentos a favor da existência de Deus são: (a) a crença universal na 

existência de Deus é intuitiva (Sl 42.2; 63.1); (b) a existência de Deus é assumida nas Escrituras e este fato é aceito sem ser 

questionado (Gn 1.1; Jo 1.1); (c) A crença na existência de Deus é corroborada pelos argumentos cosmológico que diz que a 

criação não é eterna e não surgiu sem causa, mas de Deus (Sl 19; Rm 1.20); teleológico que afirma que a ordem em que a 

criação se encontra demonstra um Criador Inteligente (Jó 38; Hb 1.3); ontológico que apresenta Deus como autoexistente (Êx 

3.14; Cl 1.17); e o moral Deus implantou no homem uma consciência de certo e errado (Rm 2.14,15) (THIESSEN, 2006, p. 27).  
 

3.2 A existência de Deus não precisa ser provada. Deus é real e não precisa ser demonstrado com base na lógica humana. A 

existência de Deus é um fato consumado, uma verdade primária que não necessita ser provada, pois Ele transcende à existência. 

Deus é a garantia da lógica do Universo e sem Ele, o universo não poderia existir. Se o “kosmo” é uma realidade, e somos 

testemunhas disso, então a ordem e a harmonia que permeiam toda a criação pressupõem a existência de um Criador. A mente 

humana, limitada e falível, jamais conseguirá provar a existência de Deus à parte da fé (Hb 11.3). Há na criação inumeráveis 

evidências da existência de Deus (Sl 19; 1-3; At 14.16,17; 17.27; Rm 1.19,20; Hb 11.1,2) (SOARES, 2008, p. 61).  
 

IV – OS ATRIBUTOS DE DEUS  

A palavra atributo significa “o que é próprio a uma coisa ou pessoa”. Portanto, os atributos de Deus são as qualidades 

inerentes a Ele mesmo. Conhecendo os seus atributos, passamos a compreender como Deus existe e atua. Os atributos de Deus 

estão divididos em comunicáveis e incomunicáveis. Vejamos:  
 

4.1 Atributos Incomunicáveis. São aqueles que pertencem única e exclusivamente a Deus. Vejamos: 

 



• Eternidade. Eternidade significa “não ter começo e nem fim” e é é um atributo exclusivo da divindade. Nenhuma 

outra coisa e nenhum outro ser é eterno, pois todos estes, um dia foram criados, conforme (Gn capítulos 1,2). Deus 

possui uma existência absoluta que não está limitada ao tempo (Sl 45.6; 90.2; 93.2; Is 40.28; 57.15).  

• Imutabilidade. A imutabilidade de Deus é um atributo absoluto que lhe confere a qualidade de não sofrer alterações 

em sua natureza. Ou seja, Ele não está sujeito à mudanças. (Ml 3.6; Hb 1.12; 6.17,18; Tg 1.17).  

• Onipotência. A onipotência de Deus refere-se ao poder absoluto e infinito que só Ele possui e, através do qual, pode 

realizar ou fazer qualquer coisa que esteja em conformidade com a sua natureza (Gn 17.1; 18.14; Jó 42.2; Sl 62.11; Lc 

1.37). Ninguém pode impedi-Lo (Is 43.13; 14.27 Rm 9.19,20), pois Ele é soberano e faz tudo que lhe apraz (Sl 135.6; 

115.3). Por isso, Ele é poderoso para cumprir com suas promessas (Rm 4.21).  

• Onipresença. Ou seja, Ele tem o poder de estar presente em todos os lugares ao mesmo tempo (Sl 139.7-12; At 

17.27,28). Seus olhos estão em todo lugar (Pv 15.3). Por isso, ninguém pode esconder-se dEle (Jr 16.17; 23.24; Am 

9.2,3).  

• Onisciência. Onisciência é a qualidade exclusiva daquele que tudo sabe e nada lhe está oculto. Para Deus, o passado e 

o futuro são como o presente (2Sm 7.20; Sl 139). Ele conhece todas as coisas (1Jo 3.20) e seu entendimento é infinito 

(Sl 147.5). Ele conhece nossa estrutura (Sl 103.14), nossos corações (At 15.8; Lc 16.15; 1Cr 28.9) e todo segredo (Sl 

44.21). Ele conhece nossos pensamentos (Sl 139.1-3), nossas palavras (Sl 139.4), nossas necessidades (Mt 6.32; Lc 

12.30) e sabe até o número de nossos cabelos (Mt 10.30).  
 

4.2 Atributos Comunicáveis. São aqueles que podem e devem ser encontrados no ser humano. Assim como nós transmitimos 

características aos nossos filhos, nosso Pai celestial compartilhou conosco alguns dos Seus atributos. Vejamos: 
 

• Amor. A Bíblia não somente diz que Deus ama o homem (2Co 13.11; Ef 2.4; 2Ts 2.16; 2Co 9.7), como também que 

Ele é amor (1Jo 4.8,16; 2Co 13.11). O amor de Deus é como um rio que emana dEle mesmo, que é a fonte perene 

desse sentimento. Quando Jesus quis demonstrar a profundidade do amor de Deus para com os seus discípulos, disse: 

“...tens amado a eles como me tens amado a mim” (Jo 17.23). O mesmo amor com que Deus amou a Seu Filho, amou 

também a cada um de nós. A Bíblia diz ainda que Ele nos amou, quando éramos ainda pecadores (Ef 2.4,5; Rm 5.8). 

Ele aborrece o pecado (Hb 1.9) mas ama o pecador (Jo 3.16,17).  

• Santidade. A Bíblia denomina Deus de Santo (Sl 99.3) e de “Santo de Israel” (Sl 89.18). A santidade de Deus significa 

sua absoluta pureza e separação do pecado e de tudo que é mal. Ele não peca e nem tolera o pecado (1Pe 1.15,16; Tg 

1.13). Quando os serafins descrevem o resplendor divino que emana daquEle que está assentado no trono, eles 

exclamaram: “...Santo, Santo, Santo é o Senhor dos Exércitos; toda a terra está cheia da sua glória.” (Is 6.3).  

• Justiça. Justiça é a santidade de Deus que se manifesta no tratamento correto com suas criaturas, bem como a conduta 

reta em relação ao outro (Gn 18.25). Deus revela a sua justiça quando livra o inocente (Êx 34.7; Nm 14.18), condena o 

ímpio (Pv 6.17) e exige que o homem faça justiça (Dt 27.25; Sl 15.5; Jr 22.3).  

• Misericórdia. A misericórdia de Deus é a divina bondade em ação ao sentir compaixão pelas suas criaturas e oferecer-

lhes alívio (Lm 3.22; Is 54.7; Dn 9.9). Uma das mais belas descrições da misericórdia de Deus encontra-se em Salmos 

103.9-18. O conhecimento de sua misericórdia torna-se o fundamento da nossa esperança e da nossa confiança (Sl 52.8; 

130.7). Porém, a maior demonstração da misericórdia de Deus, foi enviar o Seu filho para morrer pelos pecadores (Lc 

1.78; Tt 3.5). Bondade. A bondade de Deus é um dos atributos mais belos e consoladores revelados nas Escrituras. Ela 

não é circunstancial nem limitada às ações humanas; antes, procede do próprio caráter divino. Deus é bom em sua 

essência, em suas obras e em seus propósitos eternos (Sl 100.5; 145.8,9; Lm 3.25; Na 1.7). Essa bondade se manifesta 

de maneira abundante na criação e na provisão diária. O salmista declara: “O SENHOR é bom para todos, e as suas 

misericórdias são sobre todas as suas obras” (Sl 145.9).   
 

V – OS NOMES DE DEUS 

 Uma das formas que podemos conhecer a Deus, é através dos Seus nomes. Na Bíblia, quando Deus revela Seus nomes, 

Ele está, na verdade, revelando quem Ele é e como se relaciona com o homem. Vejamos alguns: (1) El Shaddai “Todo-

poderoso” ou “Onipotente” (Gn 17.1; 48.3,4; 49.24; Sl 68.14; Is 13.6); (2) El Eliyon “Deus Altíssimo” o Deus que é exaltado 

sobre tudo o que se chama deus ou deuses (Gn 14.22; Nm 24.16; Dt 32.8); (3) El Olam “o Eterno Deus” (Gn 21.33; Is 40.28) 

ou “Deus Eterno”. (4) YHWH.  Essa expressão hebraica, que consiste de quatro consoantes, é conhecida como o Tetragrama, e 

é usualmente traduzida nas nossas Bíblia como “SENHOR” (Êx 3.14). (5) Jeová Rafá, “o Senhor que cura” (Êx. 15.26). (6) 

Jeová-Nissi, “o Senhor nossa bandeira” (Êx. 17.8-15). (7) Jeová Shalom, “o Senhor nossa paz” (Jz 6.24). (8) Jeová Raah, “o 

Senhor meu pastor” (Sl 23.1). (9) Jeová Tsidkenu, “o Senhor nossa justiça” (Jr. 23:6). (10) Jeová Jireh. “o Senhor que provê” 

(Gn. 22:14), além de outros.  
 

CONCLUSÃO 

 Deus é o Criador de todas as coisas boas e perfeitas. O arquiteto do Universo. O mantenedor e sustentador de todas as 

coisas. Ele é Eterno, Onipotente, Onipresente, Onisciente, e Imutável, que se fez conhecido aos homens através da revelação 

geral e especial. Embora não possamos defini-Lo plenamente, ao menos podemos conhecê-lo através de Suas obras, Seus 

nomes, de Seus atributos, e principalmente através da Bíblia e da experiência pessoal. 
 

REFERÊNCIAS 

• ANDRADE, Claudionor Correia de. Dicionário Teológico. CPAD. 

• BAPTISTA, Douglas. A Santíssima Trindade: O Deus Único Revelado em Três Pessoas Eternas. CPAD. 

• GILBERTO, Antônio. Teologis Sistemática Pentecostal. CPAD. 

• SOARES, Esequias. Declaração de Fé das Assembleias de Deus. CPAD. 

• STAMPS, Donald. Bíblia de Estudo Pentecostal. CPAD. 


